
Aparté

Revue littéraire



Edito
Le théâtre, cet art ancestral né dans la Grèce antique, n'a cessé d'évoluer au fil des siècles, oscillant entre respect des 
règles établies et volonté de rupture. De Sophocle à Beckett, en passant par Corneille, le théâtre a constamment 
interrogé la société et la condition humaine, explorant tour à tour la tragédie, la comédie et l'absurde.

Né des rites religieux de la Grèce antique, le théâtre s’est peu à peu structuré autour de règles précises. La tragédie 
grecque, illustrée par des œuvres comme Antigone de Sophocle, posait des dilemmes moraux profonds, mettant en 
scène des héros confrontés à leur destin. La comédie, quant à elle, incarnée par Aristophane ou Molière, cherchait 
déjà à faire rire tout en critiquant la société.

En France, le XVIIe siècle a marqué l’apogée du théâtre classique, porté par des auteurs comme Pierre Corneille. 
Sous l’influence des théoriciens comme Boileau, le théâtre s’est vu imposer des règles strictes : la règle des trois 
unités (unité de temps, de lieu et d’action), la bienséance et la vraisemblance. Corneille, dans Le Cid, tout en 
respectant ces principes, a néanmoins bousculé certaines conventions, ouvrant la voie à un théâtre plus moderne.

Par Paul Cordier et Jules Baignères



SOMMAIRE
1→ Les origines du théâtre 
2→Un théâtre légiféré 
3→Le Barbier de Séville : une pièce enlevée 
4→ Courrier des lecteurs 
5→Pierre Corneille, le père de la tragédie 
6→Le théâtre de l'absurde : quand l'incohérence révèle le sens caché de 
l'existence 
7→Tragédie et Comédie au XVIIe siècle : entre larmes et éclats de rire 
8→ Antigone à travers le temps 
9→Une soirée théâtrale inoubliable : émotions et passions sur scène 



Les origines du Théâtre 
 Le théâtre est une forme d'art qui a traversé les 
siècles et les cultures, fascinant et captivant les 
spectateurs du monde entier. Mais comment 
est-il né ?

      La Grèce est souvent considérée comme le 
berceau du théâtre antique. Né au cours de l’
époque archaïque, entre le Ve et VIe siècle avant 
J-C, les pièces de théâtre antiques étaient à 
l'origine célébrées en l’honneur du dieu 
Dionysos. Dieu du vin, des fêtes et de l’ivresse, 
les premières représentations théâtrales 
avaient lieu durant des fêtes à son honneur, les 
dionysies  

Les premières formes de théâtre étaient des 
cérémonies religieuses  au cours desquelles des 
acteurs jouaient des rôles mythologiques pour 
honorer les dieux.

Les Grecs ont commencé à 
développer des pièces de
 théâtre plus élaborées, 
avec des scénarios complexes,
 des personnages multiples, 
des dialogues sophistiqués, 
divers masques et costumes.

 Concernant l’étymologie du 
mot "théâtre", ce dernier vient du grec ancien 
"theatron", qui signifie "lieu où l'on regarde". En 
effet, les premières pièces de théâtre avaient lieu 
dans des grands espaces en plein air, en forme 
circulaire et constitués de pierre, tels que le 
théâtre d'Épidaure en Grèce. Les dramaturges les 
plus célèbres comme Sophocle, auteur d'Antigone  
et Œdipe Roi  ou bien Euripide ou encore Eschyle, 
ont eux aussi marqué les origines du théâtre.



Bien que le théâtre soit né dans la Grèce antique, il a 
également prospéré à Rome, où les pièces étaient souvent 
des adaptations de pièces grecques, mais avec un style 
plus comique et un accent mis sur l'intrigue plutôt que 
sur la morale. Les pièces étaient souvent jouées dans des 
amphithéâtres, où des milliers de spectateurs pouvaient 
assister à une représentation en même temps. Après la 
chute de l'Empire romain, le théâtre a commencé à se 
développer dans d'autres parties du monde, notamment 
en Asie et en Afrique. En Chine, par exemple, le théâtre 
d'ombres est devenu une forme d'art populaire, avec des 
marionnettes en papier découpé projetées sur un écran. 
En Europe, le théâtre a commencé à évoluer au Moyen 
Âge, où les pièces étaient souvent présentées dans des 
églises pour raconter des histoires religieuses. 

         Alors qu’être acteur est aujourd’hui un métier 
courant et reconnu, cela n’a pas toujours été le cas. Dans 
l’Antiquité, le statut des acteurs varie entre la Grèce et 
Rome. 

En Grèce, bien que le théâtre soit un art majeur lié aux 
cultes religieux, les acteurs restaient socialement 
inférieurs.

Ils jouaient souvent masqués et faisaient partie d’une 
profession respectée mais non prestigieuse. À Rome, 
la situation était plus difficile : les acteurs étaient 
souvent issus des classes populaires, parfois esclaves 
ou affranchis, et considérés avec mépris malgré leur 
popularité auprès du public.

Au Moyen Âge,  L’Église condamne et rejette  les 
représentations théâtrales, jugées immorales, et les 
acteurs sont assimilés à des vagabonds. Ce n’est 
qu’avec le développement du théâtre religieux, 
notamment les mystères et miracles, que la pratique 
retrouve une certaine légitimité, bien que les acteurs 
restent exclus des cercles sociaux respectables.



Le théâtre classique : un théâtre légiféré
Le théâtre classique est apparu en France au 
XVIIe siècle. Il est marqué par des règles 
strictes, qui élèvent le théâtre au rang d’art 
noble. Ces règles, inspirées des œuvres 
antiques et promues par des auteurs comme 
Boileau dans son Art poétique, sont au coeur de 
l’esthétique classique. À travers plusieurs 
articles récents et ressources pédagogiques, 
nous redécouvrons leur importance et leur 
impact sur la création dramatique. 

La règle des trois unités : pour une action 
claire et concentrée

Une des règles principales du théâtre 
classique est la règle des 3 unités : action, 
temps et lieu.

L’unité d’action impose de se concentrer sur 
une seule intrigue principale. 

L’unité de temps réduit l’histoire à une 
seule journée, 

L’unité de lieu limite l’action à un seul 
endroit.

Ces règles servent à renforcer la 
vraisemblance et à maintenir l’attention du 
spectateur.

D’après un article publié sur le site de 
l’Académie de Versailles sur les règles du 
théâtre classique, ces unités ne sont pas 
simplement des contraintes, mais 
permettent une intensité dramatique plus 
forte. En concentrant l’action, le 
dramaturge peut mieux explorer les 
émotions et les conflits intérieurs des 
personnages.

Hippolyte et Gaspard



Le Barbier de Séville : une pièce enlevée  

        Le Barbier de Séville est une œuvre essentielle du 
répertoire théâtral classique, à la fois divertissante et 
critique. Sa réussite réside dans sa capacité à mêler comédie 
et réflexion sociale, tout en offrant des personnages 
attachants et des situations d'une grande vivacité. Cette pièce 
écrite par Beaumarchais et jouée pour la première fois en 1775 
est également précurseur de la pièce  Le Mariage de Figaro, au 
cours de laquelle les personnages réapparaissent et où 
l'intrigue continue et dont  les thèmes sont  encore plus 
subversifs et audacieux pour l'époque.

Enfin, l'œuvre a inspiré de nombreuses adaptations, dont un 
célèbre opéra de Gioachino Rossini en 1816, qui est 
aujourd'hui l'une des œuvres les plus jouées dans les théâtres 
du monde.

Bnf Essentiels, Le barbier de Séville



Courrier des lecteurs

Cher Aparté, j’ai beaucoup aimé votre dossier sur la littérature dans la guerre et j’ai hâte de 
recevoir le prochain numéro qui à l’air tout aussi intéressant. Je ne pensais pas que des gens 
pouvaient écrire au milieu des batailles, avec tout le bruit et la peur autour d’eux. Ça m’a 
impressionnée de voir que des soldats, des prisonniers ou même des enfants arrivaient à écrire 
pour raconter ce qu’ils vivaient. Je trouve ça beau et triste en même temps, comme s’ils 
écrivaient pour s’évader un peu ou pour ne pas perdre espoir. C’est aussi courageux de vouloir 
que les autres comprennent ce qui se passe vraiment. Ça m’a donné envie de lire des histoires 
d’enfants qui ont vécu la guerre mais qui ont continué à rêver ou à écrire malgré tout. Je pense 
que la littérature aide à se sentir moins seul, même dans les moments les plus durs. 

Merci pour cet article ! J’aimerais bien que vous conseilliez des livres sur ce sujet pour les 
enfants de mon âge.

Emma, 12 ans



Figure majeure du théâtre classique français, Pierre Corneille est l’un des dramaturges les plus influents du XVIIᵉ 
siècle. Il a contribué à l'essor du classicisme et a défini les bases du théâtre tragique en France, aux côtés de Racine et 
Molière.

Il naît le 6 juin 1606 à Rouen et meurt le 1er octobre 1684 à Paris à l’âge de 78 ans. Durant sa vie, Corneille écrit 
trente-deux pièces, dont vingt-et-une tragédies, une tragi-comédie et dix comédies. Ses productions littéraires sont 
donc quasiment exclusivement des tragédies.  Les œuvres de Corneille font écho aux valeurs de son siècle telles que 
l’honneur et les grandes interrogations. 

Fils d’un avocat et d’une fille d’avocat de la bourgeoisie rouennaise, il entame des études de droit comme son père et 
son grand-père et prête serment en 1924. Peu éloquent, il renonce rapidement à cette profession et se tourne vers l’
écriture et le théâtre qui lui permettent d’exprimer plus pleinement ses émotions. En 1625, il connaît sa première 
rupture amoureuse et sa tristesse le pousse à écrire ses premiers vers qui sont considérés comme de la poésie 
dramatique. Il vient ensuite s'installer à Paris pour y écrire. Richelieu le remarque et l'intègre alors dans un groupe de 
cinq auteurs chargés de rédiger des tragédies et des comédies imaginées par le cardinal lui-même. Grâce à lui, 
Corneille bénéficie d’une pension et peut ainsi vivre de sa passion.

Pierre Corneille, Le Père de La Tragédie



Dès 1629, il fait jouer sa première comédie, Mélite, qui rencontre un vif 
succès. Mais c'est en 1637, avec Le Cid, qu'il se révèle. Cette tragi-comédie, 
inspirée d'une pièce espagnole, met en scène Rodrigue et Chimène, dont les 
conflits de leurs parents les obligent à choisir entre amour et honneur. 
L’amant choisit finalement la deuxième solution et tue en duel le père de sa 
bien-aimée.  L'œuvre suscite aussi une vive controverse : la Querelle du Cid, 
menée par ses détracteurs et l'Académie française, qui critique son 
non-respect des règles du théâtre classique. Malgré ces polémiques, 
Corneille poursuit sa carrière avec des tragédies majeures comme Horace 
(1640), Cinna (1641) et Polyeucte (1643), qui lui permettent d’affirmer son 
style mettant en avant les héros nobles confrontés à des dilemmes moraux.

Cependant, à partir des années 1660, Corneille voit son succès diminuer 
face au succès de Racine, dont les tragédies séduisent davantage le public. Il 
écrit encore quelques pièces, comme Suréna (1674), avant de se retirer 
progressivement. Il meurt en 1684, laissant derrière lui une œuvre 
extraordinaire qui influencera le théâtre français à tout jamais.

Aujourd’hui encore, Corneille est considéré comme un pilier du théâtre 
classique. Il est aujourd’hui l’une des principales références de l’histoire de 
la littérature française et ses pièces comptent parmi les plus jouées. 

Portrait de Corneille par 
Charles Le Brun

Théophile Bertrand et 
Amblard De Vaumas



LE THÉÂTRE DE L’ABSURDE : QUAND L'INCOHÉRENCE RÉVÈLE LE SENS CACHÉ DE L’EXISTENCE
En attendant Godot, Samuel Beckett 

★ LA PHILOSOPHIE DE L’ABSURDE 

L’absurde, tel que défini par Albert Camus, naît du conflit entre le 

besoin humain de trouver un sens à la vie et l’absence de réponse de 

l’univers. Face à cette absurdité, l’homme peut soit l’accepter, soit 

s’illusionner. Le théâtre de l’absurde traduit cette idée en mettant en scène 

des situations répétitives, des dialogues incohérents et des personnages 

qui cherchent un but sans jamais l’atteindre. À travers l’humour noir et le 

non-sens, il révèle l’angoisse et la solitude de l’homme face à un monde 

dénué de logique.
★ ZOOM SUR EN ATTENDANT GODOT 

En attendant Godot, écrite par Samuel Beckett en 1948 et publiée en 1953, est l’une des œuvres 

les plus emblématiques du théâtre de l’absurde. La pièce met en scène deux vagabonds, Vladimir et 

Estragon, qui attendent un mystérieux personnage nommé Godot. Pendant cette attente interminable, 

ils discutent, se disputent, tentent de passer le temps et rencontrent d’autres personnages, comme 

Pozzo et Lucky.

L’intrigue, minimaliste, repose sur une répétition d’actions et de dialogues souvent

dénués de sens apparent. Beckett joue sur l’absurdité de l’existence humaine : ses personnages semblent 

piégés dans un cycle sans fin, incapables d’agir réellement et réduits à une attente vide de certitude. 

Cette attente de Godot, qui ne vient jamais, symbolise la quête de sens dans un monde où tout semble 

absurde et incertain.

Avec son langage dépouillé, ses silences et son humour décalé, En attendant Godot illustre 

parfaitement les thèmes du théâtre de l’absurde : solitude, incompréhension, absurdité de l’existence et 

impossibilité de trouver un sens clair à la vie. La pièce, qui a d’abord déconcerté le public, est aujourd’hui 

reconnue comme un chef-d’œuvre intemporel et continue d’être jouée à travers le monde.

★ POUR COMMENCER…

Le théâtre de l’absurde est un courant apparu au XXᵉ siècle qui 

remet en question les règles traditionnelles du théâtre. Il met en scène des 

situations étranges, des dialogues illogiques et des personnages perdus 

dans un monde dénué de sens. Influencé par l’existentialisme, il exprime 

l’angoisse et l’absurdité de la condition humaine, souvent avec une touche 

d’humour noir. Des auteurs comme Samuel Beckett, Eugène Ionesco ou 

Jean Genet en sont des figures majeures.

"En attendant Godot", Edinburgh International 
Festival 2018, Lyceum Theatre 



Tragédie et Comédie au XVIIe siècle : entre 
larmes et éclats de rire 

Au XVIIe siècle, le théâtre classique français se divise en deux 
genres.

La tragédie : grandeur et fatalité

La tragédie met en scène des personnages nobles confrontés à 
un destin cruel. Elle vise à susciter la terreur et la pitié à travers 
des thèmes comme l’honneur, la fatalité et le sacrifice. Soumise à 
la règle des trois unités (temps, lieu et action), elle conduit 
souvent à une issue tragique. Corneille et Racine en sont les 
figures emblématiques, avec des œuvres comme Le Cid et 
Andromaque.

La comédie : satire et divertissement

La comédie, quant à elle, tourne en dérision les travers 
humains et critique la société. Elle met en scène des 
personnages issus de la bourgeoisie ou du peuple et 
recourt à des quiproquos, jeux de mots et situations 
absurdes. Contrairement à la tragédie, elle se termine 
bien, souvent par un mariage. Molière est son maître 
incontesté, et Marivaux, avec Les Fausses Confidences, 
illustre parfaitement l’art du faux-semblant comique.

Deux genres opposés mais complémentaires

Si la tragédie fait réfléchir sur le destin humain, la 
comédie invite à prendre du recul sur les défauts de la 
société. Toujours d’actualité, ces deux genres continuent 
d’influencer le théâtre et le cinéma, offrant aux 
spectateurs un éventail d’émotions, entre rire et larmes.

Le théâtre au 
XVIIe siècle 



Antigone à travers le temps

La première version d’Antigone a été écrite en 441 avant Jésus-Christ par Sophocle, dramaturge grec. Elle a 

inspiré plus d’un auteur du Ve siècle avant J.-C. au XXe siècle.  Ainsi, cette pièce est réadaptée par Jean Anouilh, 

auteur français, en 1944, dans le contexte de la Seconde Guerre mondiale. Cette œuvre reste tout de même fidèle 

à la première version antique. 

Cet ouvrage raconte l’histoire d’Antigone, fille d’Oedipe. L’intrigue se déroule à Thèbes et s’inscrit dans le 

mythe des Labdacides (famille royale grecque). Cette dynastie est connue pour Oedipe, qui d’après le mythe a 

épousé sa mère, est devenu roi et s'est ensuite crevé les yeux avant de se tuer plus tard. Polynice et Etéocle, les 

frères d’Antigone, se disputent le trône puis s’entretuent. Son oncle, Créon, prend la tête du Royaume de Thèbes. 

Mais, celui-ci décide de n’enterrer qu’Etéocle et de laisser Polynice errer à jamais dans l’au-delà. C’est dans ce 

cadre tragique qu’Antigone est confrontée à un dilemme : s’opposer à Créon, sauver l’âme de son frère et perdre 

la vie, ou savoir que Polynice n'accède jamais à l’au-delà, et vivre dans la culpabilité de sa passivité. Dès lors 

qu’elle choisit la première possibilité, elle est condamnée à mort par Créon qui ne tolère pas la désobéissance, et 

décide de se suicider. 
Par Héloïse ALLAROUSSE et Paul AVEDISSIAN



Antigone, une oeuvre militante

Ainsi, l’adaptation de Jean Anouilh 

reste fidèle à l’histoire originelle. L’une 

des principales différences est la 

motivation et les valeurs des 

personnages. En effet, la version de 

Jean Anouilh est une réinterprétation. 

Dans l'œuvre de Sophocle, Antigone 

souhaite enterrer Polynice pour des 

raisons sacrées : empêcher l’errance de 

son âme. Tandis que les intentions 

d’Antigone dans la deuxième version 

sont influencées par les valeurs 

d’Anouilh : son humanité et son refus 

de l'injustice. 

Cette œuvre s’aligne avec son 

temps. En effet, Jean Anouilh décrit des 

personnages presque ancrés dans son 

époque. Le régime politique sous le roi 

Créon est comparable à celui instauré 

par les Nazis en France pendant la 

Seconde Guerre mondiale. De plus, le 

roi, malgré sa compassion pour sa 

nièce, est obligé de diriger son pays 

d’une main de fer comme les autorités 

nazies. Par ailleurs, Antigone, en 

s’opposant aux ordres, illustre une 

figure résistante. Illustration d’Antigone essayant de 
rendre hommage à son frère contre tous

Par Héloïse ALLAROUSSE et Paul AVEDISSIAN



"Une Soirée Théâtrale Inoubliable :
Émotions et Passion sur Scène !"

Plongez dans l'univers captivant de Terrases une 
histoire pleine d'émotions et de surprises.
Sur scène, des comédiens talentueux vous 
emmènent dans un voyage unique et incarnent des 
personnages authentiques. Une mise en scène 
audacieuse et émouvante qui va vous transporter au 
cœur d'un moment marquant de notre histoire 
contemporaine. Entre larmes, silence et espoir, 
cette soirée exceptionnelle va vous toucher en plein 
cœur. Venez vibrer avec nous et découvrez une 
histoire qui ne vous laissera pas indifférent.

Ne manquez pas ce spectacle exceptionnel qui va 
vous faire vibrer du début à la fin ! Réservez vite vos 
places pour une expérience théâtrale mémorable au 
CDI de Saint-Dominique  ! CDI de Saint Dominique de Neuilly-sur-Seine, lieu de 

représentation de Terrases


